## M A G A Z I I N zum Wochenende



atechese ist das pastoralthe-ologische Schlagwort der Stunde. Katechese, wie sie Papst Benedikt seit geraumer Zeit bei den Mittwochsansprachen pflegt, wie sie von den Weltjugendtagen nicht mehr wegzudenken ist. Hintergrund der Wiederentdeckung der Katechese ist die in weiten christlichen Kreisen ausgemachte Glaubenskrise, die ihre Ursachen unter anderem in einem defizitären Glaubenswissen hat. Nicht wenige der getauften Zeitgenossen wissen auf die Frage, was Christen an Weihnachten und Ostern feiern, nicht mehr sinnvoll zu antworten. Von Pfingsten ganz zu schweigen. Da scheint es geboten, mittels Katechese und Katechismus zu einer Neuevangelisierung auszuholen, die nicht nur defizitäre Wissenslücken schließt, sondern die Unwissenden wieder an den christlichen Glauben heranführt. So weit, so gut, so richtig und stimmig.

Muss aber mit der Neuevangelisierung nicht ein weiteres Bemühen einhergehen, das, die Unwissenden im Blick, bei den Wissenden, das heißt beim Klerus und bei den engagierten Laienchristen, ansetzt? Wer heute (s)eine Botschaft an den Mann und an die Frau bringen will, muss sich zunächst selbst an dieser Botschaft messen lassen und folglich bei sich beginnen, ehe er die anderen in Blick nimmt.

Als der in Landshut dozierende Theologieprofessor Johann Michael Sailer im Jahr 1811 seine "neuen Beyträge zur Bildung des Geistlichen" zu Papier brachte, schrieb er bezüglich einer bereits damals in Erwägung gezogenen Reform der Liturgie: "Wer also immer den öffentlichen Gottesdienst reformiren will, der fange damit an, daß er erleuchtete, gottselige Priester heranbilde." (Johann Michael Sailer, Neue Beyträge zur Bildung des Geistlichen. Bd. 2. München 1811, 252) Sailer, durch dessen Schule rund 1000 bayerische Priester gingen, die eine Generation lang nachhaltig positiv die bayerische Kirche prägten – etwa der spätere Passau Bischof Riccabona und der Domkapitular Franz Xaver Schmid -, wusste, dass die Kirche in puncto Erneuerung beim Klerus beginnen müsse, ehe sie in der breiten Masse des Volkes Erfolg haben könne. In Abwandlung seines Wortes und in Zuspitzung auf die derzeitige Situation ließe sich somit postulieren: "Wer also immer die Kirche reforerneuern." Und zum Klerus zählen bekanntlich Bischöfe, Priester und Diakone. Ehe diese "Klerusreform" genauer skizziert wird, sei nochmals kurz auf Sailer verwiesen. Er unterscheidet in Band 1 seiner "Neuen Beyträge" zwischen den Geistlichen, die nur den Namen dieses Standes tragen, und jenen, die das Maß des Namens erfüllen, sprich, die in Wahrheit auch "Geistliche" sind. Die Ersteren nennt er Zeit-Geistliche, die letzteren Geistlich-Geistliche. Geistliche! So wurden einmal die

Kleriker genannt. Hat im Dorf ein junger Mann mit dem Theologiestudium begonnen, trat er folglich ins örtliche Priesterseminar oder in eine Ordensgemeinschaft ein, so flüsterte man sich leise zu: "Der wird Geistlicher!" "Geistlicher" war für die Menschen nie nur ein Titel wie "Hochwürden". – Notabene konnte sich der Hochwürden bald einmal als "Merkwürden" entpuppen! -Geistlicher war ein Synonym für die Tätigkeit und Grundhaltung des Mannes, dem man diese Bezeichnung zuwies. Geistlicher sein hieß, ein in geistlichen Dingen Erfahrener, ein im besten Sinne des Wortes geistlicher Lehrer, ein Meister für

## Geistlich leben

Eine Betrachtung zum Pfingstfest

Von Monsignore Dr. Bernhard Kirchgessner, Passau

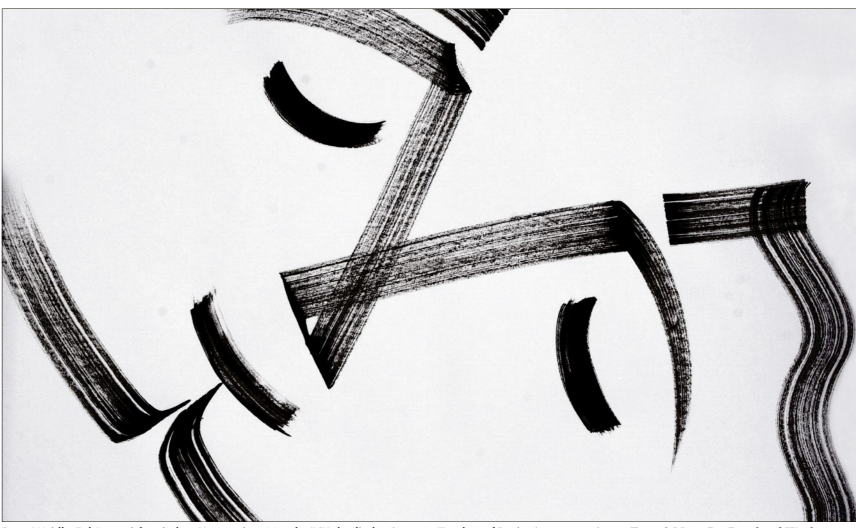
Menschen zu sein. Während wir auf den "Hochwürden" heute gut und gerne verzichten können, scheint mir das Verschwinden des "Geistlichen" bedenklich, kennzeichnet es doch nicht nur das Abhandenkommen einer Bezeichnung, sondern de-

Übungen eine tragende Säule. Das ist gut, genügt jedoch nicht.

Die großen geistlichen Meister wo gibt es diese übrigens heute noch? – wussten in früheren Zeiten, dass das geistliche Leben noch auf einer zweiten wichtigen Säule auf-

andere, für die ihm anvertrauten senkranzgebet und andere fromme der Hl. Frauen von Helfta, die Briefe der Katharina von Siena, die Bücher der Teresa von Avila, die Traktate und Predigten des Hl. Bernhard, von Thomas Merton – sowie, als Kontrapunkt zu unserer lärmgeplagten Zeit, die regelmäßige Einübung in die Stille, sprich Kontemplation.

dert, so möge der vom Geist Gottes geküsste Mensch diesen Kuss erwidern. Wie? Durch (s)ein geistliches Leben! Das Tag für Tag stets aufs Neue geübte geistliche Leben ist des Menschen Antwort auf den ihm von Vater und Sohn aufgedrückten Kuss. Indem der Kleriker wie der Laie ein geistliches Leben führt, umarmt und küsst er, der vom Geist geküsste Mensch, den dreifaltigen Gott! Dieses geistliche Leben ist so individuell wie die Menschen, die es üben. Und es ist schwer, wenn überhaupt, es in Worte zu fassen. Das wusste bereits Bernhard, als er, des Versuches, des Kusses verbal hab-



Peter Weidl: "Er küsse mich, mit dem Kusse seines Mundes" (Hoheslied 1,1) – 2012. Tusche auf Papier (70 x 100 cm)

Foto: © Msgr. Dr. Bernhard Kirchgessner

ren Inhalts. Das sollte uns aufhorchen lassen und die Frage stellen, ob die Kleriker unserer Tage ihre Kernkompetenz, im Sinne Sailers Geistlich-Geistliche zu sein, erkennen und erfüllen.

Wer also, um auf den Ausgangsgedanken zurückzukehren, die Kirche erneuern will, der überzeuge die ammieren, d.h. erneuern will, der fange tierenden wie die künftigen Kleriker damit an, den Klerus geistlich zu von ihrer Hauptaufgabe, geistliche Menschen zu sein, die man an ihrem geistlichen Leben respektive an ihrer Ausstrahlung erkennen könne. Unterbleibt dieses Bemühen, so erntet man statt Geistlich-Geistlichen laut Sailer Zeit-Geistliche oder gar Un-Geistliche.

Sailers Wort bedarf jedoch in unseren Tagen der Ausdehnung in das Kirchenvolk hinein. "Wer also immer die Kirche reformieren, d.h. erneuern will, der fange damit an, nebst dem Klerus die Laienchristen für ein geistliches Leben zu gewinnen." Geht der Klerus mit dem Bemühen um ein persönliches geistliches Leben voran - wobei niemand aus dem Kirchenvolk den "perfekten, fehler- und sündenfreien Kirchenmann", sondern den sich um Authentizität bemühenden Geistlichen erwartet –, dann strahlt er dies auch aus und begeistert Frauen und Männer, Kinder und Jugendliche, die es ihm gleich tun möchten.

Das wäre der zeitgleich notwendige Ansatz für eine allfällige Neuevangelisierung Europas: Das Bemühen der Kleriker wie der engagierten Christen, ein geistliches Leben zu führen. Dazu bildet(e) das tägliche Stundengebet, Messfeier, Anbetung und für die Laien das Ro-

ruht und erst beide Säulen Garant für die statische Balance des "templum sacrum" sind. Gemeint ist die Säule der Schriftlesung sowie die geistliche Lesung und die Einübung in die Stille. Die regelmäßige Betrachtung biblischer Perikopen und die Lektüre der Schriften geistlicher Meister – etwa des Hl. Benedikt, die

## Gebet um Erneuerung der Kirche

Herr, säe den Keim des Glaubens in die Seelen der Menschen: A: Und fange bei mir an!

Herr, begieße die Pflanze der Hoffnung im Gemüt der Ängstli-

A: Und fange bei mir an!

Herr, öffne die Knospen der Liebe in den Herzen deiner Gläubigen: A: Und fange bei mir an!

Herr, gib allen Christen deinen Willen zu erkennen: A: Und fange bei mir an!

Herr, erneuere deine Kirche in der Kraft des Heiligen Geistes: A: Und fange bei mir an!

Herr, lass geistliches Leben in deiner Kirche erblühen: A: Und fange bei mir an!

Herr, küsse die Menschen mit dem Kusse deines Mundes: A: Und fange bei mir an!

Mein Leben sei ein einziger, inniger, dir aufgedrückter Kuss, Herr, Zeichen meiner Liebe und Treue in Ewigkeit. Amen.

Die Zweifel, ob Gottes Geist auch heute wirke, ob er auch heute zu den Menschen spreche, wären schnell beseitigt, würden wir vermehrt in die Stille gehen und dort überraschend feststellen, dass er auch heute spricht. Nicht laut, schon gar nicht lärmend, denn Gottes Geist ist ihn hören will, muss dem Lärm entfliehen. Das geht nicht immer, sprich alle Tage, aber immer wieder und mit der Zeit vielleicht auch immer öfter. Damit stehen wir mitten im Geheimnis des Pfingstfestes, das zwei Fragen aufwirft: Wer ist eigentlich der Heilige Geist, wie können wir ihn "fassen"? Und wie wirkt

Zur Beantwortung nehmen wir Anleihe bei einem großen geistlichen Meister des 12. Jahrhunderts, Bernhard von Clairvaux. Ausgehend von Vers 1 des alttestamentlichen Hohen Liedes – "ER küsse mich, mit dem Kuss seines Mundes" - und der Frage, warum ER denn nicht mit seinem Mund, sondern mit dem Kuss seines Mundes küsse, identfiziert Bernhard besagten Kuss des Mundes als jenen des Vaters und des Sohnes. Bernhard sagt also seinen Mönchen und uns heute, der Heilige Geist sei der Kuss, den Vater und Sohn in liebender Umarmung uns Menschen aufdrücken. Welch wunderbare Metapher für den Geist Gottes! Ein Kuss!

Und wie derjenige – man denke nur an das Begrüßungsritual der Italiener und Franzosen -, dem man einen Kuss gibt, diesen auch erwi-

haft werden zu wollen, resignierend wie treffend feststellt: "Ein Kuss wird halt leichter aufgedrückt, als ausgedrückt." (Bernhard, 9. Predigt zum Hohen Lied)

Das klingt alles nicht eben schwierig, sodass man sich unwillkürlich die Frage stellt, woran denn ein "höflicher", dezent daher kom- dann bis anhin die Erneuerung der Schriften der Hildegard von Bingen, mender Geist, der Geist des Säu- Kirche scheitert beziehungsweise selns, des sanften Windhauchs. Wer wo der Haken am hier beschriebenen Erneuerungsweg liegt. Liegt es am mangelnden Interesse beziehungsweise am Widerstand der Evangelisierungsresistenten? Das zu beurteilen ist hier nicht die Aufgabe. Könnte es nicht sein, dass die größten Startschwierigkeiten im schlichten "...und fange bei mir an!" begründet sind? Andere zu evangelisieren, zu missionieren ist mühevoll, doch weitaus angenehmer, als bei sich selbst anzufangen. Doch genau um diesen Ausgangspunkt wird die Kirche und wir in ihr nicht herum kommen. Neuevangelisierung beginnt bei jedem Einzelnen von uns. Sie hebt mit dem Entschluss an, den inneren "Schweinehund" zu überwinden und damit zu beginnen, ein geistliches Leben zu führen. Ist der Anfang erst gemacht, kommt Freude daran auf, nimmt der Elan und Eifer zu und man kann sich ein "Leben ohne" gar nicht mehr vorstellen. Das wäre doch ein wahrhaft pfingstliches Ereignis, im Jahr 2012 mit dem ersten Schritt zu beginnen. Wer es wagt, wird bald entdecken, dass er nicht allein geht, sondern ihm bereits nicht wenige Menschen, von denen er es gar nicht vermuten würde, auf diesem zielführenden Weg begegnen.